
Этнографическое обозрение | ISSN 0869-5415 | Индекс 38741 | http://eo.iea.ras.ru 
© Российская академия наук | © Институт этнологии и антропологии РАН

Музыкально-песенный фольклор в контексте похоронно-
поминальной традиции закамских удмуртов

Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова

Николай Владимирович Анисимов | https://orcid.org/0000-0002-6060-3562 | kyldysin@yandex.ru | 
PhD, старший научный сотрудник отдела фольклористики | Эстонский литературный музей 
(ул. Ванемуйзе 42, Тарту, 51003, Эстония) | научный сотрудник отдела филологических ис-
следований | Удмуртский институт истории, языка и литературы, Удмуртский федеральный 
исследовательский центр УрО РАН (ул. Ломоносова 4, Ижевск, 426004, Россия) 

Ирина Вячеславовна Пчеловодова | https://orcid.org/0000-0002-5553-0100 | orimush@mail.ru | 
к. филол. н., старший научный сотрудник отдела филологических исследований | Удмуртский 
институт истории, языка и литературы, Удмуртский федеральный исследовательский центр 
УрО РАН (ул. Ломоносова 4, Ижевск, 426004, Россия)

Ключевые слова
закамские удмурты, культ предков, похоронно-поминальные обряды, коммуникация с миром 
мертвых, песенный фольклор, похоронно-поминальные песни 

Аннотация
Статья посвящена описанию и анализу музыкально-песенного фольклора закамских удмур-
тов в контексте похоронно-поминальной обрядности. На примере имеющихся публикаций, 
архивных и полевых материалов рассматриваются функционирование, символика, термино-
логические и  музыкально-поэтические аспекты песен/напевов внутри обрядов погребения 
и поминовения. Изученные нами источники свидетельствуют о сильном влиянии соседней 
тюркской песенной культуры. Анализ похоронно-поминальных песен закамских удмуртов 
показал, что одного типового напева не существует и можно говорить о бытовании нескольких 
локальных характерных напевов. В большинстве случаев в качестве похоронно-поминальных 
исполняются гостевые напевы, лирические и авторские песни. Последние в музыкальном от-
ношении имеют непосредственную связь с культурой соседних тюркских этносов (татар, баш-
кир, отчасти чувашей). Включение авторских песен в ритуальный контекст объясняется тем, 
что они позволяют выразить сильные эмоции, проявление которых в  повседневной жизни 
не приветствуется. В целом исследование подтвердило коммуникативную роль исполнения 
песен в сакральном диалоге миров в рамках похоронно-поминальной обрядности.  

Статья поступила 06.05.2024  |  Окончательный вариант принят к публикации 02.08.2024
Ссылки для цитирования на  кириллице / латинице (Chicago Manual of Style, Author-Date):

Анисимов  Н.В., Пчеловодова  И.В. Музыкально-песенный фольклор в  контексте похорон-
но-поминальной традиции закамских удмуртов // Этнографическое обозрение. 2025. №  1. 
С. 177–197. https://doi.org/10.31857/S0869541525010099 EDN: URJHIP
Anisimov, N.V., and I.V. Pchelovodova. 2025. Myzykal’no-pesennyi folklor v kontekste pohoronno-
pominal’noi traditsii zakamskikh udmurtov [Musical-Song Folklore in the Context of Funeral-
Memorial Tradition of the Eastern Udmurts]. Etnograficheskoe obozrenie 1: 177–197. https://doi.
org/10.31857/S0869541525010099 EDN: URJHIP

https://doi.org/10.31857/S0869541525010099
https://doi.org/10.31857/S0869541525010099
https://doi.org/10.31857/S0869541525010099


178	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

Закамские удмурты представляют собой отдельную локальную группу. Их 
название связано с местом проживания относительно Удмуртской Респу-
блики (далее  –  УР)  – за р. Камой. Представители этой этнической общ-

ности компактно расселены в Балтачевском, Бураевском, Илишевском, Калта-
синском, Кушнаренковском, Татышлинском, Янаульском районах Республики 
Башкортостан (далее  – РБ) и  Куединском р-не Пермского края (далее  – ПК) 
(см.  Рис.  1). К  закамским удмуртам ряд ученых относит представителей бав-
линской (Бавлинский р-н Республики Татарстан [далее – РТ] и Ермекеевский 
р-н РБ) и красноуфимской (Красноуфимский р-н Свердловской обл.) подгрупп 
(Насибуллин 1972; Миннияхметова 2000, 2003; Садиков 2001, 2008, 2019). Заметим, 
что в прошлом вопрос о включении в состав закамской группы бавлинских уд-
муртов вызывал некоторые споры и дискуссии из-за исторических, культурных 
и  социальных отличительных особенностей последних, а  некоторые этногра-
фические и  лингвистические исследования определяют бавлинских удмуртов 
как самостоятельную группу (Тараканов 1958; Косарева 2000: 162–163; Атаманов 
2004, 2005: 113; Кельмаков 2006: 42).

Закамская группа сформировалась в результате трех волн миграции удмуртов 
на территории современной РБ в XVI–XVIII вв.: первая относится к XVI в. и стала 
следствием падения Казанского ханства и дальнейших событий; вторая, связан-
ная с введением подушной подати, пришлась на начало XVIII в.; третья, в середи-
не XVIII в., была спровоцирована насильственной христианизацией нерусского 
населения (Луппов 1901: 214–215; Атаманов 2005: 116–119; Никитина 2016: 42).

Похоронно-поминальная обрядность удмуртов относится к  разряду пере-
ходных, она репрезентирует древние религиозные воззрения, отражает мифоло-
гические представления о миропонимании, а также особые взаимоотношения 
обитателей мира живых и мертвых. В традиции закамских удмуртов эта обряд-
ность представлена несколькими этапами: подготовка к  похоронам; ночное 
бдение; общественное прощание; похороны; частные поминки на 3, 7, 40 дни 
и годовщину; обряд жертвоприношения животного покойному родителю спустя 
год и более. Далее следуют поминания во время календарных и семейных празд-
ников и окказиональных церемоний. Зафиксировано также бытование особого 
поминального ритуала, совершаемого каждые три года. 

Если исследованию похоронно-поминальных обрядов закамских удмуртов 
посвящено немало работ (см.: Wichmann 1894; Христолюбова, Миннияхметова 
1994: 41–44, 2001; Черных 1995; Лаллукка и др. 2014; Садиков 2017, 2019: 193–236; 
Анисимов 2022), то  песенная традиция в  контексте этих обрядов никогда еще 
не была объектом пристального внимания. И  только отдельные аспекты му-
зыкально-песенного фольклора закамских удмуртов были проанализированы 
в  нескольких научных публикациях (Миннияхметова 1989; Vikár, Bereczki 1989; 
Нуриева 2013; Смирнова, Бочкарева 2020; Пчеловодова, Анисимов 2020, 2022) и ди-
пломных работах (Камалтдинова 2007; Бочкарева 2020).

В рамках данной статьи предлагается рассмотреть значение и  роль музы-
кально-песенного фольклора в  контексте похоронно-поминальной традиции 
закамских удмуртов. Для исследования были использованы опубликованные 
материалы, экспедиционные записи сотрудников Удмуртского института исто-
рии, языка и литературы (далее – УИИЯЛ) Удмуртского федерального исследо-
вательского центра УрО РАН, хранящиеся в Научном архиве института, а так-
же полевые записи Н.В.  Анисимова, сделанные в  ходе поездок к  закамским 



179Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

удмуртам в период с 2016 по 2023 гг. в Балтачевский, Бураевский, Калтасинский, 
Татышлинский и Янаульский районы РБ. 

В удмуртской культуре в переходные (кризисные, т.е. связанные с глубокими 
изменениями) моменты жизни, такие как похороны, замужество, отправление 
на военную службу, наряду с песней всегда присутствует плач1. Оба явления не 
только имеют психологическое значение, но и несут семантическую и символи-
ческую нагрузку, отражающую трансформационные процессы. По словам ин-
формантов, песня помогает выплакаться, успокоить опечалившееся сердце:  

Киров
КИРОВСКАЯ ОБЛАСТЬ

ПЕРМСКИЙ КРАЙ

УДМУРТИЯ

МАРИЙ ЭЛ

ТАТАРСТАН

МОРДОВИЯ

БАШКОРТОСТАНЧУВАШИЯ

УЛЬЯНОВСКАЯ
ОБЛАСТЬ

СВЕРДЛОВСКАЯ
ОБЛАСТЬ

Ижевск

Казань

Екатеренбург

Пермь

Уфа

Нижний
Новгород

НИЖЕГОРОДСКАЯ
ОБЛАСТЬ

Буйская

Таныпская

Красноуфимская

Князь-елгинская

Татышлинская

Бавлинская

Ижевск

УДМУРТИЯ

УДМУРТИЯ  субъект РФ
Татышлинский район

Буйская  подгруппа закамских удмуртов

ТАТАРСТАН

СВЕРДЛОВСКАЯ
ОБЛАСТЬ

ПЕРМСКИЙ КРАЙ

БАШКОРТОСТАН

Красноуфимская

Князь-елгинская

Таныпская

Бавлинская

Бавлинская

Ермекеевский

Куединский

Янаульский Татышлинский

Калтасинский

Бураевский
Балтачевский

Илишевский

Кушнаренковский

Красноуфимский
округ

ТатышлинскаяБуйская

Кама
50 км

Рис. 1. Ареалы компактного расселения закамских удмуртов по классификации 
Р.Р. Садикова (автор В. Дотанкур)



180	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

…исполняя песню и выплакаться легче (кырӟаса бӧрдыны но кӓпчигес луэ) 
(ПМА 3: Суфиярова); 

если плачешь, и  сердце смягчается (бӧрдӥськод ке, нош сюлэм но небӟе 
индэ); плачешь – слезы льются, и онемение сердца проходит (бӧрдӥськод – 
синкыли потэ, катэм быре ини сюлэмедлы); если пою, если плачу, вся печаль 
отступает (кырӟасько ке, бӧрдӥсько ке, вань куйыке таралэ) (ПМА 8). 

В целом можно сказать, что исполнение песен на похоронах и поминках вы-
полняет три важные функции. Оно служит: 1) для психофизиологического раз-
ряжения обстановки, выплескивания эмоций; 2) для объединения коллектива 
через соучастие в одном ритуальном событии; 3) для коммуникативного альтер-
нативного общения, в  котором осознанно используется специфический стиль 
взаимодействия с иным миром. 

В традиции закамских удмуртов бытует несколько обозначений песен, об-
служивающих похоронно-поминальные обряды. Одни из них указывают на сам 
обряд и непосредственно на ситуацию исполнения напева: похоронный напев 
(букв.: похоронный напев/напев похорон покойника) (октон кӱй/шӧой октон 
кӱй); напев [исполняемый] во время [нахождения в  доме] покойника (кулэм 
мурт дыръя кӱй); напев проводов покойника (шӧй келян кӱй/шӧй келякы кӱй/
кулэм шӧй келян гӱй/кулэм мурт келян куй/кулэм келян); напев [исполняемый] воз-
ле покойного (кулэм мурт дорын гӱй/шӧй дорын кӱй); [напев, исполняемый] во 
время похорон (букв.: [напев, исполняемый] во время покойника) (мурт кулөкө 
[кӱй]); напев для покойника (букв.: напев во время покойника) (кулэм вылын 
гӱй). Другие делают акцент на  эмоциональной стороне: горестная песня (дёж 
кырӟан); скорбный напев (кайгөрон кӱй); скорбная песня/напев (кӧоткуректон 
көрӟан/кӱй). Кроме того, бытуют именные напевы, в названии которых обозна-
чается имя человека, связанного с данной песней. Так, по словам Насипуллина 
Анатолия Гарифуллиновича (1951 г.р.), приведенный ниже напев исполнял его 
пожилой сосед Апкарим. От Апкарима этот напев выучили родители Анатолия 
Гарифуллиновича, а от них – и он сам:

Ӓпкарим кӱй/Шӧй дорын кӱй Напев Апкарима/Напев [исполняемый]  
возле покойного

Герей но кӱзя(й)ын вож-вож сутэр,

Оген-оген гынэ, ла, кисьмалоз,
Оген-оген гынэ, ла, кисьмалоз.

Милемыз но сьӧд музъеммы
Оген-оген гынэ, ла, бичалоз,
Оген-оген гынэ, ла, бичалоз.

Туэ но турымез мон ӧй турна,
Намерпуткаёсыз но жаляса,
Намерпуткаёсыз но жаляса.

Сӓхрае потыса ог кӱй кырӟай,
Орччем гымыркайёсме жаляса,
Орччем гымыркайёсме жаляса.

Вдоль [реки] Герейки зеленая-зеленая 
� смородина,
По одной ягодке только, ла, она созреет,
По одной ягодке только, ла, она созреет.

Так и нас наша черная земля
По одному только, ла, станет собирать,
По одному только, ла, станет собирать.

И нынче травушку я не косила,
Жалея да кусты костяники,
Жалея да кусты костяники.

Выйдя на приволье, один напев спела,
Жалея прошедшей своей жизни век,
Жалея прошедшей своей жизни век (ПМА 3).



181Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Рис. 2. Нотный пример. Ӓпкарим кӱй/Шӧй дорын кӱй  – Напев Апкарима/Напев  
[исполняемый] возле покойного (ПМА 3. Расшифровка Е.А. Софроновой)

В некоторых случаях сам человек при жизни наказывает, какие песни долж-
ны звучать на его похоронах. Если покойный был искусным в пении и часто пел, 
при погребении старались исполнить его любимые песни. В  с. Каймашабаш 
Янаульского р-на РБ наши информантки-сестры, в  частности, отметили, что 
после смерти матери они пели ее песни: “Мы вот мать проводили <…> Какие 
она песни пела, [мы] все их спели” (Ми бон тани, анаймес келямы индэ <…> Кыше 
со кырӟанъёсыз кырӟа вал, соосыз долак кырӟамы) (ПМА 4: Бадретдинова, Богдано-
ва). Иногда, вспоминая покойных родителей, могут исполнить их напевы: напев 
матери (анайлэн/анкайлэн гӱез/кӱез), напев отца (атайлэн/аткайлэн гӱез/кӱез):

Анайлэн гӱез

Уфае но мөн[ө]тэк кыли 
Уфа ӟамны уакытэ. 
Ырӓкӓтэз адьтэк кыли,
Самой пинал уакытам.
Ырӓкӓтэз адьтэк кыли,
Самой пинал уакытам.

Пинал(ы) дыръям пинал ӟырам
Ӧй изья мон чагыр шет.
Азьлапалзэ уг тодӥськы, 
Орччем гымыре зӓргес жаль.
Азьлапалзэ уг тодӥськы, 
Орччем гымыре зӓргес жаль.

“Уӵы чир(ы)дэ”, – шуиськоды.
Кику сӥле ӧвӧл-а?
“Нунал орчче”, – шуиськоды. 
Гымыр орчче ӧвӧл-а(у)? 
“Нунал орчче”, – шуиськоды. 
Гымыр орчче ӧвӧл-а(у)?

Напев матери

Осталась, не поехала в Уфу, 
В [самую] красивую пору Уфы. 
Осталась, не увидев блага, 
В свою самую молодую пору.
Осталась, не увидев блага, 
В свою самую молодую пору.

По молодости свою молодую головушку
Не покрывала я голубым платком. 
О [своем] будущем я не знаю, 
Больше жаль мне свою ушедшую молодость. 
О [своем] будущем я не знаю, 
Больше жаль мне прошедшую молодость.

“Соловей поет”, – говорите. 
Не кукушка ли кукует?
“День проходит”, – говорите. 
Не жизни ли век проходит? 
“День проходит”, – говорите. 
Не жизни ли век проходит? (ПМА 4)

Исполнение песен в похоронно-поминальных обрядах отмечается уже с мо-
мента ночного бдения (уй пукет) у гроба покойника. Однако если человек умер 
молодым, пение во время ночного бдения не приветствуется. Как правило, 



182	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

запевает один из участников церемонии, а затем подхватывают остальные. Вы-
нос гроба также сопровождается песнями. Информанты отмечают, что раньше 
покойника с песней провожали до разделительной границы между окультурен-
ным и  неокультуренным пространствами; границей служили полевые ворота 
(бусы капка). В отдельных деревнях, когда умершего везут на кладбище, испол-
няют скорбные песни под гармошку или тальянку (Садиков 2019: 206; ПМА 9). 
В с. Шудек Янаульского р-на РБ отметили, что во время похорон (шӧй октон) 
и поминок (кисьтон) должны быть исполнены как минимум три горестных на-
пева (ПМА 5: Гараева). 

Поминальные напевы звучат и во время проведения поминок на 3, 7, 40 дни 
и годовщину. Так, в д. Верхний Тыхтем Калтасинского р-на РБ в день частных 
поминок, провожая душу покойного, поют поминальные песни, которые здесь 
обозначают как кисьтон кӱй (Садиков 2019: 209). В с. Большекачаково этого же 
района в  2022  г. Н.В.  Анисимовым зафиксировано в  аналогичной ситуации 
опрокидывание у  ворот пищевых даров и  исполнение поминального напева 
кисьтонын келяськыку (букв.: [напев, исполняемый] во время проводов [души] 
на поминках).

Традиционно поминальные напевы исполняются на  удмуртском и  татар-
ском языках, нередко оба языка используются в одной песне:

Шӧй келякы гуй 

Гур(ы) котыр(ы)тӥ бер(ы)гай, бер(ы)гай, 
Ӧй шӧдты пер(ы)сят(ы)каме шол. 
Шай(ы) котыр(ы)тӥ бер(ы)гай, бер(ы)гай, 
Ӧй(ы) шӧдты аныкайме, 
Шай(ы) котыр(ы)тӥ бер(ы)гай, бер(ы)гай, 
Ӧй(ы) шӧдты аныкайме.

Чагыр(ы) куко лампукае 
Ӟугыт жуа вал гой со шол. 
Сьӧд синкашо аныкае/ Сьӧд сим(ы)дуръем 
аныкае
Кыл(ы) уз(ы) вера вал(ы) гой(ы) со. 
Сьӧд сим(ы)дуръем аныкае 
Кыл уз(ы) вера вал(ы) гой(ы) со. 

Ат(ы)лар киле, ат(ы)лап, ат(ы)лап, 
Алма сиськесын тап(ы)-тап(ы) шул. 
Сагынган(ы)да карар идым(ы) 
Тыра кар ур(ы)ман(ы)лар(ы)да,
Сагынган(ы)да карар идым(ы) 
Тыра кар ур(ы)ман(ы)лар(ы)да2.  

Напев проводов покойника 

Вокруг печи крутилась, крутилась, 
Не нашла ведь свою перчатку. 
Вокруг кладбища бродила, бродила, 
Не нашла свою матушку, 
Вокруг кладбища бродила, бродила, 
Не нашла свою матушку. 

На голубой ножке моя лампа  
Ярко горела было ведь она. 
Чернобровая моя матушка

Не ругала ведь [меня] она. 
Чернобровая моя матушка
Не ругала ведь [меня] она. 

Лошади идут шагом, шагом,
Топча яблони цвет.
Во время тоски увиделась бы,
Но [ведь] снег лежит в лесах,
Во время тоски увиделась бы,
Но [ведь] снег лежит в лесах (ПМА 5).

Одного типового напева не существует, но выделяется несколько характер-
ных напевов, зафиксированных в разных населенных пунктах. Так, часто испол-
няется напев с нисходяще-восходящей мелодикой под разными обозначениями 
(похоронный напев – октон куй, [напев] проводов покойного – кулон келян, на-
пев [исполняемый] возле покойного – кулэм мурт дорын куй, скорбный напев – 
кайгырон куй) (см. Рис. 3).



183Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Рис. 3. Нотный пример. Кулон келян [куй] – [Напев] проводов покойного (ПМА 2. 
Расшифровка И.В. Пчеловодовой)

Широкий диапазон звукорядов похоронных напевов объясняется особен-
ностями их мелодического развития, когда начало музыкальной строфы звучит 
чаще в верхнем регистре – “захватывает верхнюю (иногда среднюю) часть зву-
коряда с временной опорой (остановкой) на одном из средних тонов”, а завер-
шение “строится на нижнем отрезке звукоряда” (Кондратьев 2007: 98). Подобное 
развитие мелодики чувашский этномузыковед М.Г. Кондратьев обозначает как 
“фазовое” развертывание. Исполнение песен отличается количеством мелизма-
тических украшений; темп зависит от состояния участников (см. Рис. 4, 5).

Рис. 4. Нотный пример. Шӧй келякы гуй – Напев проводов покойника (ПМА 5. Рас-
шифровка Е.А. Софроновой) 



184	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

Рис. 5. Нотный пример. Мурт кулыкы [кӱй] – [Напев] во время похорон (НА УИИ-
ЯЛ 2. Расшифровка И.В. Пчеловодовой) 

В качестве похоронно-поминальных напевов достаточно часто использует-
ся распространенная в Удмуртии лирическая песня “Вож бадяр, ой, кадь ик…” 
(“Зеленый клен, ой, словно…”) и  авторские песни. Приведем ниже в  каче-
стве примера одну из авторских песен (сл. местной поэтессы И. Самигуловой, 
муз. В. Самигулова):

Кулэм мурт дыръя кӱй Напев [исполняемый] во время [нахождения в доме] 
покойника

Нимасько тонэ шунды,
Нош малы уд пиштӥськы?
Нимасько тонэ толэзь,
Уйёсы уд ӟужаськы.

Называю тебя солнцем,
Так почему же не светишь?
Называю тебя месяцем,
[Но] по ночам не всходишь.

Нимасько мон, нимасько,
Чошатско, синмаськисько,
Нош уг луы валамед,
Кезьыт тол кадь кынмемед.
Нимасько мон, нимасько,
Чошатско, синмаськисько,
Нош уг луы валамед,
Кезьыт тол кадь кынмемед.

Называю я, называю,
Сравниваю, влюбляюсь,
Но не можешь понять,
[Ты] замерз, словно холодная зима.
Называю я, называю,
Сравниваю, влюбляюсь,
Но не можешь понять,
[Ты] замерз, словно холодная зима.

Нимасько чуж италмас,
Аӟӟыны нош ик ӧйлась.
Нимасько чук тюрагай,
Ӧд кырӟа, юнме нимай.

Называю желтой купальницей,
[Но] увидеть [тебя] вновь [расцветшим] не удалось.
Называю утренним жаворонком,
[Но] не пел [ты], зря называла.

Нимасько мон, нимасько,
Чошатско, синмаськисько,
Нош уг луы валамед,
Кезьыт тол кадь кынмемед.
Нимасько мон, нимасько,
Чошатско, синмаськисько,
Нош уг луы валамед,
Кезьыт тол кадь кынмемед.

Называю я, называю,
Сравниваю, влюбляюсь,
Но не можешь понять,
[Ты] замерз, словно холодная зима.
Называю я, называю,
Сравниваю, влюбляюсь,
Но не можешь понять,
[Ты] замерз, словно холодная зима.



185Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Кызьы гинэ ӧой нима,
Маин но ӧой чошатъя,
Тон астэ ачид нимад:
“Бус” шуид – ышид пырак.

Как только не называла,
С чем только не сравнивала,
Ты сам себя назвал:
Сказал “Туман” – пропал навсегда.

Нимасько мон, нимасько,
Чошатско, синмаськисько,
Нош уг луы валамед,
Кезьыт тол кадь кынмемед.
Нимасько мон, нимасько,
Чошатско, синмаськисько,
Нош уг луы валамед,
Кезьыт тол кадь кынмемед.

Называю я, называю,
Сравниваю, влюбляюсь,
Но не можешь понять,
[Ты] замерз, словно холодная зима.
Называю я, называю,
Сравниваю, влюбляюсь,
Но не можешь понять,
[Ты] замерз, словно холодная зима (ПМА 7).

Если в  содержании авторских песен отражается непосредственное отно-
шение к соответствующим событиям, то в тексте народной лирической песни 
тема смерти, перекликающаяся с мотивом старения, противопоставляется теме 
молодости. Так, говорится, что тело, в  молодости стройное, словно клен, по 
мере старения иссохнет, подобно ели/истлеет под землей; руки, напоминающие 
крепкие ветви сосны, со временем иссохнут как лучина; лицо с румяными щека-
ми пожелтеет как лист и т.д.:

Шӧой октон кӱй

Вож(ө) бадяр, ой(ө), кадь ик, 
Вож(ө) мугорөд ӧй-а вал?
Бөроз, дөр(ө), но табере, 
Сьӧод сюй улөн сисьмөса.
Бөроз, дөр(ө), но табере, 
Сьӧод сюй улөн сисьмөса. 

Пужөм(ө) вай, ой(ө), кадь ик,
Суйёсөд но ӧой-а вал?
Бөроз, дөр(ө), но табере,
Кӧс чаг сямен куасьмөса.
Бөроз, дөр, но табере,
Кӧс чаг сямен куасьмөса. 

Чуж мер(ө)ччан, ой(ө), кадь ик,
Йөрсиёсөд ӧой-а вал?
Бөроз, дөр(ө), но табере,
Пөд вөллёсад куашкаса, 
Бөроз, дөр(ө), но табере,
Пөд вөллёсад куашкаса. 

Похоронный напев

Зеленый клен, ой, словно,
Не было ли твое молодое тело? 
Сгинет, наверное, да теперь,
Истлев под черной землей. 
Сгинет, наверное, да теперь,
Истлев под черной землей.

Сосновые ветви, ой, словно,
Не были ли твои руки? 
Сгинут, наверное, да теперь,
Высохнув, словно сухая лучина.
Сгинут, наверное, да теперь,
Высохнув, словно сухая лучина.

Светлое льняное волокно, ой, словно,
Не были ли твои [русые] волосы? 
Сгинут, наверное, да теперь,
Опав к твоим ногам.
Сгинут, наверное, да теперь,
Опав к твоим ногам (ПМА 1). 

В ходе полевых исследований были зафиксированы случаи использования 
музыкальных инструментов (чаще гармошки, тальянки, реже гитары, баяна 
и скрипки) в ситуации оплакивания и проводов умершего. В некоторых случа-
ях игра на инструменте может сопровождаться пением участников прощальной 



186	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

церемонии. На похоронах звучание музыкальных инструментов связано чаще 
всего с  просьбой покойного, реже  – с  желанием близких родственников, 
а иногда и с тем, что сам покойный при жизни играл на инструменте, на ко-
тором играют при его погребении. В с. Нижнебалтачево Татышлинского р-на 
РБ на похороны особо уважаемых и именитых односельчан приглашают целый 
оркестр, что, скорее всего, соотносится с традициями советской гражданской 
панихиды. 

Исполнение песен является также непременной составной частью весенних 
и осенних поминок (тулыс но сӥзьыл кисьтон) (см. Рис. 6); поют во время засто-
лья и обхода домов. Могут звучать как народные, так и авторские песни на уд-
муртском, татарском и русском языках. 

У закамских удмуртов существует примета: как угостишь участников по-
минок и какую создашь при этом атмосферу, такими будут состояние и рас-
положение предков. В  связи с  этим важной составляющей обряда является 
исполнение песен, чтобы, как говорят информанты, “украсить поминки” 
(кисьтонэз ӟамлы карыны). Поэтому здесь во время застолий, помимо похо-
ронно-поминальных напевов/песен, могут звучать различные гостевые или 
так наз. старинные напевы пересь/мӧйы кӱй. При обрядовом посещении домов 
родственников во время шествия могут исполняться уличные напевы урам кӱй 
(Анисимов 2022: 175–176, 180). 

В традиции буйских удмуртов (Куединский р-н ПК, Янаульский рай-
он РБ) спустя год и более после похорон в честь покойного родителя совер-
шали специальный обряд жертвоприношения домашней скотины лы келян 
(букв.: отправление костей [жертвенного животного]), уллань вандон/уллань 

Рис. 6. Поминальная трапеза во время весенних поминок тулыс кисьтон; с. Ураз-
гильды Татышлинского р-на РБ, 2019 г. Фото Н.В. Анисимова



187Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

вӧсяськон/уллань сётон (букв.: закалывание вниз/моление вниз/отдавание 
вниз), или вал сюан (букв.: лошадиная свадьба). Если поминали мужчину, 
в жертву обычно приносилась лошадь, а если женщину – корова. По словам 
информантов, раньше этот обряд мог позволить себе не каждый, поскольку 
достаточным количеством скотины владели лишь некоторые семьи. Обряд 
проходил в  торжественной, веселой обстановке, собирались родственники 
и односельчане. После трапезы в доме покойного кости жертвенного живот-
ного ночью, незадолго до полуночи, относили на кладбище и вешали на дере-
во рядом с могилой умершего, которому адресовались эти дары. Иногда песни 
исполнялись под тальянку или гармошку. Обряд обслуживал специальный 
напев, сопровождающий проводы костей [жертвенного животного] лы келян 
гӱй, который сегодня практически забыт, как и само поминальное жертвопри-
ношение. Сведения о его бытовании сохранились лишь в памяти некоторых 
свидетелей-старожилов. По нашим сведениям, сам обряд еще функционирует 
в с. Вотская Ошья Янаульского р-на РБ (см. Рис. 7), однако обрядовый напев 
уже утерян. 

В Научном архиве УИИЯЛ нам удалось обнаружить одну запись лы келян гӱй 
из с. Шудек Янаульского р-на РБ. В данном примере напев исполнен на универ-
сальную мелодию, которая может звучать как гостевая или лирическая песня; 
текст построен на четверостишиях необрядовой лирики, которые также могут 
быть исполнены в любом другом контексте (см. Рис. 8).

Рис. 7. Мужчина поправляет череп животного, принесенного в жертву во время об-
ряда уллань вандон (букв.: закалывание вниз); с. Вотская Ошья Янаульского р-на РБ, 
2016 г. Фото Н.В. Анисимова



188	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

Мон арама[е]тӥ но, ой(ы), потыкым,
Ӟалыкае кылиз гой, бадь борды(й), 

Ӟалыкае кылиз гой, бадь борды(у).

Ӟалыкае ӧз кыльы(у), ай,  бадь борды(у), 
Ӟырыкае кылиз, ла, ӟат борды(й), 

Ӟырыкае кылиз гой, ӟат борды(у). 

Когда я проходила да, ой, через рощу, 
Мой платочек остался ведь, 
� [зацепившись] на иве, 
Мой платочек остался ведь, [зацепившись] 
� на иве.

Мой платочек не остался, ай, на иве, 
Моя головушка осталась, ла, [жить] с 
� чужим, 
Моя головушка осталась, ла, [жить] с 
� чужим (НА УИИЯЛ 1). 

Ценной находкой стала запись лы келян гӱй на мотив свадебного напева вась-
кали и воспоминаний о проведении обряда жертвоприношения в 2023 г. в с. Кай-
машабаш Янаульского р-на РБ (см. Рис. 9).

Рис. 9. Нотный пример. Лы келян гӱй – Напев, сопровождающий проводы костей 
[жертвенного животного]. (ПМА 10. Расшифровка И.В. Пчеловодовой)

Рис. 8. Нотный пример. Лы келян гӱй – Напев, сопровождающий проводы костей 
[жертвенного животного] (НА УИИЯЛ 1. Расшифровка И.В. Пчеловодовой) 



189Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Бакель лӱэлэ, мон тӥледлы баш(ы)мак 
� сётӥсько,
Сое дэмен ок(ы) сие, ог(ы)дэс-ог(ы)ды эн 
� бӧле!

Ми тӥлед(ы)лы пудо сётском, 
милесьтым кылем пудоез таза возе,

Милемыз таза каре, ми эшшо сетом 
тӥледлы пудо, таза ке кариды.
 

Примите, [умершие], я вам телочку 
� отдаю, 
Ее вместе едите, друг друга не 
� обделяйте! 

Мы вам скотинушку отдаем, 
� оставшуюся нашу скотинушку здоровой 
� оберегайте, 
Нас здоровыми сделайте, мы вам снова 
� скотинушку дадим, если здоровыми 
� сделаете (ПМА 10). 

Важно подчеркнуть, что исполнение поминального напева на мелодию сва-
дебной песни свидетельствует о древности напева. По замечанию В.Е. Владыкина 
и Р.А. Чураковой, в прошлом напев “сюан” не только был связан со свадебной 
ситуацией, но и нес в себе общее символическое значение напева-символа для ка-
ждой конкретной местности, тем самым маркируя переломный момент в жизни, 
переход к новой фазе существования (Владыкин, Чуракова 2012: 36). Эту информа-
цию подтверждают материалы финского исследователя У. Хольмберга, отмечав-
шего, что еще в 1911 г. во время этого обряда закамские удмурты использовали 
свадебные напевы, а при отправлении на кладбище с поминальными дарами пели 
песни и веселились, олицетворяя собой свадебный поезд (Лаллукка и др. 2014: 111), 
звенели бубенцами, привязанными к дугам коней (Садиков 2019: 189).  

По сведениям Ю. Вихманна и Р.Р. Садикова, в традиции закамских удмуртов 
некогда бытовал поминальный обряд с жертвоприношением, отправляемый каж-
дые три года (Wichmann 1894: 40; Садиков 2019: 211). Например, в д. Будья Варяш 
Янаульского р-на РБ, согласно данным Р.Р.  Садикова, на  кладбище приносили 
в жертву овцу, мясо которой здесь отваривали, а затем каждая группа съедала свою 
часть на родовом участке. После этого, собравшись вместе, обходили кладбище под 
игру на гармони и исполнение песен (Садиков 2019: 211). Можно предположить, что 
в описываемой обрядовой ситуации напев исполнялся на свадебный мотив. 

Поминальные обряды не воспринимались удмуртами как горестные, наобо-
рот, их проведение означало некий праздник в честь покойных, подчеркивалась 
особая важность и  торжественность мероприятия. Посредством календарных 
поминок выказывалось почтение к предкам, налаживались добрые, уважитель-
ные отношения между живыми и мертвыми. 

Тексты похоронно-поминальных обрядов довольно многочисленны, поэти-
зированы, содержат развернутые философские размышления, выражения горе-
сти в связи с утратой родного человека, обращения к умершему или даже от лица 
умершего.

В настоящее время популярными становятся авторские песни, в  том числе 
эстрадные, на удмуртском и татарском языках или в переводе (с татарского на уд-
муртский). В д. Андреевка Янаульского р-на РБ исполнители отметили популяр-
ность заимствованной авторской татарской песни “Пар алма” (“Пара яблок”) 
(сл. С. Ахметжановой, муз. З. Хайретдинова): местные удмурты исполняют ее на по-
хоронно-поминальных церемониях – это характерно для современной удмуртской 
фольклорной традиции. В подобных песнях мотив утраты любимого человека ока-
зывается связанным с мотивом утраты в других жизненных обстоятельствах:



190	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

Алларыма килеп тызлендын(ы) син,
Кулларында иде пар алма.
Пар алмадай бигрек татлы булып
Тышлерыме килеп юрасы(у). 
Ӱзыльыплер тыште пар ал(ы)макай
Ятимленеп калды ал(ы)магась.
Ӱзеле бит инде ӱзеккеем,
Ялгызлыктан дэуа булмагась.
Ӱзыльыплер тыште пар ал(ы)макай
Ятимленеп калды ал(ы)магась.
Ӱзеле бит инде ӱзеккеем,
Ялгызлыктан дэуа булмагась.

Ты являешься ко мне и снова 
Держа пару яблок на [своих] коленях.
Каждую ночь ты мне так вот снишься
Не покидай же ты меня так на заре.
Потеряв свою пару яблок,
Опустела, осиротела яблоня та.
Рвется душа на куски и на части,
Одиночество ведь не лечится.
Потеряв свою пару яблок,
Опустела, осиротела яблоня та.
Рвется душа на куски и на части,
Одиночество ведь не лечится.

Пар алмадай, пар алмадай идэ,
Ӱз кӱзлӓрем тиде, кӱресын.
Пар алмадай бигрек татлы булып,
Тышлӓрыма килеп кирӓсын.

Ӱзыльыплер тыште пар ал(ы)макай
Ятимленеп калды ал(ы)магась.
Ӱзеле бит инде ӱзеккеем,
Ялгызлыктан дэуа булмагась.
Ӱзыльыплер тыште пар ал(ы)макай
Ятимленеп калды ал(ы)магась.
Ӱзеле бит инде ӱзеккеем,
Ялгызлыктан дэуа булмагась.

Янӥм яуа бары салкын кыз(ы)лер
Бар тыслерне зирге тигезлер.
Тышлӓрыма кӱрген пар алма дай
Баксялар(ы)да йырим мин эз(ы)леп. 
Ӱзыльыплер тыште пар ал(ы)макай
Ятимленеп калды ал(ы)магась.
Ӱзеле бит инде ӱзеккеем,
Ялгызлыктан дэуа булмагась.
Ӱзыльыплер тыште пар ал(ы)макай
Ятимленеп калды ал(ы)магась.
Ӱзеле бит инде ӱзеккеем,
Ялгызлыктан дэуа булмагась.

Парой были мы, как та пара яблок,
Видно я испортил, сглазил все сам. 
Теперь мы вместе, как пара тех яблочек
Сладких, лишь когда ты приходишь во сне.

Потеряв свою пару яблок,
Опустела, осиротела яблоня та.
Рвется душа на куски и на части,
Одиночество ведь не лечится.
Потеряв свою пару яблок,
Опустела, осиротела яблоня та.
Рвется душа на куски и на части,
Одиночество ведь не лечится.
 
Холодные дожди осеннею порой
Сравняли все с землею, краски и цветы.
Пару яблок, которые мне приснились,
По садам гуляю и ищу.
Потеряв свою пару яблок,
Опустела, осиротела яблоня та.
Рвется душа на куски и на части,
Одиночество ведь не лечится.
Потеряв свою пару яблок,
Опустела, осиротела яблоня та.
Рвется душа на куски и на части,
Одиночество ведь не лечится (ПМА 6).

В некоторых случаях в интернете публикуются посты с фотографиями умер-
шего, при этом прикрепляются различные авторские песни; иногда создается ви-
деоролик с фотографиями умершего, на фоне которого звучит песня. Эти видео 
могут демонстрировать и во время частных поминок по умершему. 

Исполнение горестных песен вне похоронно-поминальных обрядов не при-
ветствуется, особенно молодыми людьми. Считается, что эти напевы могут на-
влечь несчастье, горе и трудную судьбу. 

*  *  * 

Проведенное исследование показывает, что обязательной составляющей по-
гребального и  поминального ритуалов закамских удмуртов является исполнение 
похоронно-поминальных песен/напевов. Одного типового напева не существует; 



191Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

можно выделить несколько характерных напевов, зафиксированных в разных насе-
ленных пунктах. Однако в большинстве случаев для сопровождения похоронно-по-
минальных обрядов используются гостевые напевы, лирические и авторские песни, 
имеющие непосредственную связь с культурой соседних тюркских народов (татар, 
башкир, отчасти чувашей). Этот факт можно объяснить тем, что сегодня важен не 
столько напев как элемент обряда (за исключением напева лы келян гӱй, сопровожда-
ющего проводы костей [жертвенного животного], который уже практически забыт), 
сколько возможность неприемлемого в  других обстоятельствах выражения своих 
эмоций, мыслей и желаний. Этот феномен музыкальной психологии, по мнению 
удмуртского этномузыковеда И.М. Нуриевой, объясняется некоторыми типичны-
ми чертами удмуртской культуры. В рамках коммуникативного взаимодействия уд-
мурты, как интроверты, обычно избегают открытого выражения своих эмоций: они 
не склонны к громкому плачу, сильному смеху или широкому жестикулированию 
(Нуриева 2014: 206). Именно пение в рамках ритуала, являясь средством коммуни-
кации, объединяет людей и создает катарсический/психотерапевтический эффект, 
устанавливая диалог между мирами. При этом пение не только служит средством 
коммуникации и самовыражения, но и, выступая в качестве своеобразного оберега, 
указывает на то, что наша жизнь протекает в тени смерти. Любая песня, включенная 
в контекст ритуала, получает магическое значение, выступая в виде метафоры речи 
или завуалированной формы общения с миром мертвых. 

Примечания

1  В данном случае имеется в виду психофизиологическая реакция человека, а не песен-
ный жанр. 

2  В  примере приведен текст с  сохранением диалектных особенностей произношения 
в момент исполнения песни. Ниже дается текст на татарском языке: 

Атлар килә, атлап, атлап,
Алма чәчкәсен тап-тап шул.
Сагынганда карар идем
Тора кар урманларда,
Сагынганда карар идем
Тора кар урманларда.

Источники и материалы

ПМА 1 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в с. Новые Татышлы 
Татышлинского р-на РБ. 2019 г. (информант Ш.Н. Николаева, 1934 г.р.). 

ПМА 2  – Полевые материалы Н.В.  Анисимова. Экспедиция в  д. Старый Кы-
зыл-Яр Татышлинского р-на РБ. 2019 г. (информанты: В.Х. Абкадирова, 
1961 г.р.; Ф.Т. Галимьянова, 1958 г.р.; З.А. Гилимзянова, 1972 г.р.; Р.Г. Гиль-
миярова, 1948 г.р.; Л.И. Зарипова, 1951 г.р.; Ф.Г. Хазимарданова, 1958 г.р.; 
К.И. Шуфаева, 1944 г.р.).

ПМА 3  – Полевые материалы Н.В.  Анисимова. Экспедиция в  с. Большекача-
ково Калтасинского р-на РБ. 2022  г. (информанты: М.Т.  Ахмадыршина, 
1957  г.р., Т.Г.  Ахметгараева Таслима, 1958  г.р., И.Ю.  Вагапова, 1958  г.р., 
А.Н.  Набиева, 1932  г.р., А.Г.  Насипуллин, 1951  г.р., С.С.  Суфиярова, 
1958 г.р., Е.Б. Тимирханова, 1959г.р., И.В. Тимирханова, 1972 г.р., Р.Х. Ти-
миршина, 1956 г.р., К.А. Шакирова, 1939 г.р.)



192	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

ПМА 4 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в с. Каймашабаш 
Янаульского р-на РБ. 2022  г. (информанты: С.М.  Бадамшина, 1960  г.р.; 
Р.М. Бадретдинова, 1963 г.р.; Г.Д. Байназарова, 1964 г.р.; А.М. Богданова 
1958 г.р.; А.М. Шабутдинова, 1955 г.р.). 

ПМА 5 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в с. Шудек Янауль-
ского р-на РБ. 2022 г. (информанты: Л.Г. Байдуллина, 1953 г.р.; Н.Б. Вали-
ева, 1952 г.р.; Р.М. Гараева, 1948 г.р.; Г.М. Касфатова, 1940 г.р.; З.М. Удави-
хина, 1962 г.р.; Н.С. Уразметова, 1953 г.р.; А.Г. Уракбаева, 1949 г.р.). 

ПМА 6 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в д. Андреевка Яна-
ульского р-на РБ. 2022 г. (информанты: М.Г. Байдуллина, 1946 г.р.; А.Г. Ва-
лиева, 1941  г.р.; Р.Р.  Гафиуллина, 1980  г.р.; А.Г.  Гафиуллина, 1958  г.р.; 
Ф.К.  Гафиуллина, 1957  г.р.; Ф.С.  Гаязова, 1962  г.р.; Р.Г.  Марданова, 
1958 г.р.; Х.А. Марданова, 1953 г.р.; Ф.Г. Миндиярова, 1963 г.р.; З.А. Наз-
мутдинова, 1950 г.р.; А.Н. Петрова, 1963 г.р.). 

ПМА 7 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в с. Старокальми-
ярово Татышлинского р-на РБ. 2022  г. (информанты: С.Б.  Ахметзянова, 
1974 г.р.; Н.С. Гильманшина, 1959 г.р.; Ж.Н. Иванова, 1979 г.р.; И.С. Шай-
сламова, 1971 г.р.).

ПМА 8 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в д. Петропавловка 
Татышлинского р-на РБ. 2023 г. (информанты: И.С. Шайсламова, 1971 г.р.; 
И.Т. Шайсламова, 1957 г.р.).

ПМА 9 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в с. Уразгильды Та-
тышлинского р-на РБ. 2023  г. (информанты: А.Т.  Байдуллина, 1971  г.р.; 
З.М. Риянова, 1964 г.р.).

ПМА 10 – Полевые материалы Н.В. Анисимова. Экспедиция в с. Каймашабаш 
Янаульского р-на РБ. 2023 г. (информант Б.И. Тимеркаева, 1938 г.р.).

НА УИИЯЛ 1 – Научный архив Удмуртского института истории, языка и лите-
ратуры Удмуртского федерального исследовательского центра УрО РАН. 
МК 49-3. Ст. А 14. Экспедиция в с. Шудек Янаульского р-на РБ. 1982 г. 
Состав: В.Е.  Владыкин, Т.Г.  Перевозчикова (информант А.Г.  Баширова, 
1926 г.р.).

НА УИИЯЛ 2 – Научный архив Удмуртского института истории, языка и лите-
ратуры Удмуртского федерального исследовательского центра УрО РАН. 
МК 74-3(2). В 9. Экспедиция в д. Байшады Бураевского р-на РБ. 1991 г. 
Состав: И.М. Нуриева (информант Р.Б. Мазитова, 1918 г.р.) 

Wichmann 1894  – Wichmann  Y. Tietoja Birskin votjaakkien (Ufan kuv.) tavoista, 
uskonn. menoista y.m. // Suomalais-Ugrilainen Seuran Tutkimusarkisto. Kotelo 
727. 1894.

Научная литература

Анисимов  Н.В. Весенние поминки тулыс кисьтон закамских удмуртов: совре-
менное бытование традиции // Этнографическое обозрение. 2022. №  5. 
С. 166–186. 

Атаманов М.Г. Из истории формирования закамской группы южных удмуртов // 
Вордскем кыл. 2004. № 1. С. 79–90.

Атаманов М.Г. От Дондыкара до Урсыгурта. Из истории удмуртских регионов. 
Ижевск: Удмуртия, 2005.



193Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Бочкарева  М. Песенная культура закамских удмуртов. Диплом. работа. Казан-
ская государственная консерватория, Казань, 2020.

Владыкин В.Е., Чуракова Р.А. Обряд “Йыр-пыд сётон” в поминальном ритуале уд-
муртов // Ежегодник финно-угорских исследований. 2012. № 3. С. 27–41. 

Камалтдинова  А.В. Допесенное и  песенное интонирование в  музыкальном 
фольклоре закамских удмуртов (методика нотировки звукозаписей). Ди-
плом. работа. Удмуртский государственный университет, Ижевск, 2007.

Кельмаков В.К. Краткий курс удмуртской диалектологии: учебное пособие для 
высших учебных заведений. Ижевск: Удмуртский университет, 2006.

Кондратьев М.Г. Чувашская музыка: от мифологических времен до становления 
современного профессионализма. М.: ПЕР СЭ, 2007.

Косарева  И.А. Традиционная женская одежда периферийных групп удмуртов 
(косинской, слободской, кукморской, шошминской, закамской) в конце 
XIX – начале ХХ в. Ижевск: УИИЯЛ УрО РАН, 2000. 

Лаллукка  С., Миннияхметова  Т.Г., Садиков  Р.Р. (ред.) Путешествия к  удмуртам 
и марийцам. Письма Уно Хольмберга 1911 и 1913 гг. (Matkat udmurttien ja 
marien luo. Uno Holmbergin kirjeitä vuosilta 1911 ja 1913) / Ред. С. Лаллукки, 
Т.Г. Миннияхметовой, Р.Р. Садикова. СПб.: Европейский дом, 2014.

Луппов П.Н. Христианство у вотяков со времени первых исторических известий 
о них до XIX века. Вятка: Н.А. Огородников и К., 1901.

Миннияхметова Т.Г. Роль этнической среды в формировании песенного репер-
туара деревни // Фольклор и этнография удмуртов: обряды, обычаи, по-
верья / Отв. ред. Т.Г.  Владыкина, Л.С.  Христолюбова. Ижевск: УИИЯЛ, 
1989. С. 128–139.

Миннияхметова Т.Г. Календарные обряды закамских удмуртов. Ижевск: УИИЯЛ 
УрО РАН, 2000.

Миннияхметова  Т.Г. Поминальные обряды закамских удмуртов // Финно-
угорская фольклористика на пороге нового тысячелетия. Материалы на-
учной конференции (Международная летняя школа. Глазов, 17–30 авгу-
ста 2000 г.) / Отв. ред. Т.Г. Владыкина. Ижевск: УИИЯЛ УрО РАН, 2001. 
С. 84–95.

Миннияхметова  Т. Традиционные обряды закамских удмуртов. Структура. Се-
мантика. Фольклор. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus, 2003.

Насибуллин Р.Ш. Закамские говоры удмуртского языка. Диc. … канд. филол. наук. 
Тартусский государственный университет, Тарту, 1972.

Никитина Г.А. Закамские удмурты: общее и особенное // Финно-угорский мир. 
2016. № 2. С. 42–50.

Нуриева И.М. Закамские удмурты: традиция парадоксов (этномузыковедческий 
этюд) // Этнографическое обозрение. 2013. № 6. С. 150–158.

Нуриева И.М. Удмуртская музыкально-песенная традиция: специфика жанрооб-
разования и функционирования. Дис. … д-ра искусствоведения. Государ-
ственный институт искусствознания, Ижевск, 2014. 

Пчеловодова И.В., Анисимов Н.В. Песенная традиция закамских удмуртов: история 
собирания и изучения // Государственность Удмуртии: историко-культур-
ные практики и стратегии современного развития: сборник статей по ма-
териалам Международного научно-практического форума “100-летие го-
сударственности Удмуртии: исторические вехи и  перспективы развития” 
(Ижевск, 15 октября 2020 г.). Т. 2. Ч. 1. Ижевск: МарШак, 2020. С. 71−80. 



194	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

Пчеловодова И.В., Анисимов Н.В. Песенный фольклор закамских удмуртов в кон-
тексте весеннего обрядового комплекса Быдӟыннал // Историко-культур-
ное наследие народов Урало-Поволжья. 2022. Т. 13. № 2. С. 84–97. 

Садиков Р.Р. Поселения и жилища закамских удмуртов (материальный и духов-
ный аспекты). Уфа: Гилем, 2001.

Садиков Р.Р. Традиционные религиозные верования и обрядность закамских уд-
муртов (история и современные тенденции развития). Уфа: Центр этноло-
гических исследований УНЦ РАН, 2008. 

Садиков Р.Р. Похоронная и поминальная обрядность закамских удмуртов (по по-
левым материалам) // Документы и материалы по истории и этнографии 
народов Южного Урала. Вып. 1 / Сост., отв. ред. Ф.Г.  Галиева. Уфа: Диа-
лог, 2017. С. 173–194.

Садиков Р.Р. Традиционная религия закамских удмуртов (история и современ-
ность). Уфа: Первая типография, 2019.

Смирнова Е.В., Бочкарева М.В. Песенная традиция закамских удмуртов (по ре-
зультатам полевых экспедиций 2017–2018  годов) // Музыка. Искусство, 
наука, практика. 2020. № 4 (32). С. 59–74.

Тараканов И.В. Фонетические особенности бавлинского диалекта удмуртского 
языка (в свете экспериментальных данных). Дис. … канд. филол. наук. 
Тартусский государственный университет, Тарту, 1958. https://dspace.
ut.ee/server/api/core/bitstreams/db1905ca-6654-4c50-9bd6-07ff8fc3e9cf/
content 

Христолюбова  Л.С., Миннияхметова  Т.Г. Удмурты Башкортостана. История, 
культура, современность. Уфа: РЦНТ, 1994.

Черных  А.В. Буйские удмурты: этнографический очерк. Пермь: Пермский об-
ластной творческий центр, 1995.

Vikár L., Bereczki G. Votyak Folksongs. Budapest: Akadémiai Kiadó, 1989. 

R e s e a r c h  A r t i c l e

Anisimov, N.V., and I.V. Pchelovodova. Musical-Song Folklore in the Context of Funeral-Memorial 
Tradition of the Eastern Udmurts [Myzykal’no-pesennyi folklor v kontekste pohoronno-pominal’noi 
traditsii zakamskikh udmurtov]. Etnograficheskoe obozrenie, 2025, no. 1, pp. 194–197. https://doi.
org/10.31857/S0869541525010099 EDN: URJHIP ISSN 0869-5415 © Russian Academy of Sciences 
© Institute of Ethnology and Anthropology RAS]

Nikolai Anisimov | https://orcid.org/0000-0002-6060-3562 | kyldysin@yandex.ru | Estonian Literary 
Museum (42 Vanemuise Str., 51003, Tartu, Estonia) | Udmurt Institute of History, Language and 
Literature, Udmurt Federal Research Centre, Ural Branch of the Russian Academy of Sciences 
(4 Lomonosova Str., 426004, Izhevsk, Russia)

Irina Pchelovodova | https://orcid.org/0000-0002-5553-0100 | orimush@mail.ru | Udmurt Institute 
of History, Language and Literature, Udmurt Federal Research Centre, Ural Branch of the Russian 
Academy of Sciences (4 Lomonosova Str., 426004, Izhevsk, Russia)

Keywords 
Eastern Udmurts, ancestor worship, funeral-memorial rituals, communication, world of the dead, 
song folklore, funeral-memorial songs

https://doi.org/10.31857/S0869541525010099
https://doi.org/10.31857/S0869541525010099


195Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Abstract 
The article examines the musical and song folklore of the Eastern Udmurts in the context of the culture 
of funeral and memorial rites. Drawing both on the archival and field data, we discuss the functions, 
symbolism, terminologies, as well as musical and poetical aspects of songs and melodies performed 
during funeral and commemoration rites. The sources that we explored point to the strong influence 
of the neighboring Turkic musical culture. We argue that there is not a single basic tune or melody that 
could be considered as typical for the funeral and commemorative culture of the Eastern Udmurts; 
rather, one can speak of a variety of local tunes and melodies. There are both welcome songs and lyrical 
or folk songs that are frequently performed during the rites. The latter, in their musical aspects, are 
usually close to the folk culture of neighboring Turkic peoples, such as the Tatar, Bashkir, or perhaps 
sometimes Chuvash. The presence of lyrical songs in the ritual contexts is due to the fact that those let the 
rite participants express much stronger emotions, which may be considered excessive and unnecessary 
in everyday life. The study confirms the assumption that songs in funeral and commemoration rites 
function as a medium for communication in the sacral dialog between the worlds.

References
Anisimov, N.V. 2022. Vesennie pominki tulys kis’ton zakamskikh udmurtov: sovremennoe 

bytovanie traditsii [The Tulys Kis’ton Spring Commemorations of the Dead among 
the Eastern Udmurt: Modern Living of a Tradition]. Etnograficheskoe obozrenie 5: 
166–186. https://doi.org/10.31857/S0869541522050098

Atamanov, M.G. 2004. Iz istorii formirovaniia zakamskoi gruppy yuzhnykh udmurtov 
[From the History of the Formation of the Eastern Group of Southern Udmurts]. 
Vordskem kyl 1: 79–90.

Atamanov, M.G. 2005. Ot Dondykara do Ursygurta. Iz istorii udmurtskikh regionov [From 
Dondykar to Ursygurt: A History of the Udmurt Regions]. Izhevsk: Udmurtiia.

Bochkareva, M. 2020. Pesennaia kul’tura zakamskikh udmurtov [The Song Culture of 
the Eastern Udmurts]. MA Thesis. Kazanskaia gosudarstvennaia konservatoriia, 
Kazan’.

Chernykh, A.V.  1995. Buiskie udmurty: etnograficheskii ocherk [Bui Udmurts: 
Ethnographic Sketch]. Perm’: Permskii oblastnoi tvorcheskii tsentr. 

Kamaltdinova, A.V.  2007. Dopesennoe i pesennoe intonirovanie v muzykal’nom 
fol’klore zakamskikh udmurtov (metodika notirovki zvukozapisei) [Pre-Song and 
Song Intonation in the Musical Folklore of Eastern Udmurts (Methodology of 
Transcribing Sound Recordings)]. Graduate Thesis. Udmurtskii gosudarstvennyi 
universitet, Izhevsk.  

Kelmakov, V.K. 2006. Kratkii kurs udmurtskoi dialektologii: uchebnoe posobie dlia 
vysshikh uchebnykh zavedenii [Brief Course in Udmurt Dialectology: Textbook 
for Higher Education Institutions]. Izhevsk: Udmurtskii universitet. 

Khristoliubova, L.S., and T.G.  Minniiakhmetova. 1994. Udmurty Bashkortostana. 
Istoriia, kul’tura, sovremennost’ [Udmurts of Bashkortostan: History, Culture, 
Contemporary Life]. Ufa: RTSNT. 

Kondratiev, M.G. 2007. Chuvashskaia muzyka: ot mifologicheskikh vremen do stanovleniia 
sovremennogo professionalizma [Chuvash Music: From Mythological Times to the 
Emergence of Modern Professionalism]. Moscow: PER SE. 

Kosareva, I.A. 2000. Traditsionnaia zhenskaia odezhda periferiinykh grupp udmurtov (ko-
sinskoi, slobodskoi, kukmorskoi, shoshminskoi, zakamskoi) v kontse XIX – nachale 
XX v. [Traditional Women’s Clothing of Peripheral Groups of Udmurts (Kosin-
sky, Slobodsky, Kukmorsky, Shoshminsky, Eastern) at the End of the 19th – Be-
ginning of the 20th Centuries]. Izhevsk: UIIIaL UrO RAN.



196	 Этнографическое обозрение № 1, 2025

Lallukka, S., T.G. Minniyakhmetova, and R.R. Sadikov, eds. 2014. Puteshestviia k ud-
murtam i mariitsam. Pis’ma Uno Khol’mberga 1911 i 1913 gg. [Travel to the Ud-
murt and the Mari: Uno Holmberg’s Correspondence 1911 and 1913]. St. Peters-
burg: Evropeiskii dom.

Luppov, P.N. 1901. Khristianstvo u votiakov so vremeni pervykh istoricheskikh izvestii 
o nikh do XIX veka [Christianity Among the Votyaks from the Earliest Historical 
Records to the 19th Century]. Viatka: N.A. Ogorodnikov i K.

Minniyakhmetova, T.G. 1989. Rol’ etnicheskoi sredy v formirovanii pesennogo repertu-
ara derevni [The Role of the Ethnic Environment in Shaping the Song Repertoire 
of a Village]. In Fol’klor i etnografiia udmurtov: obriady, obychai, pover’ia [Folklore 
and Ethnography of the Udmurts: Rituals, Customs, Beliefs], edited by T.G. Vla-
dykina and L.S. Khristoliubova, 128–139. Izhevsk: UIIIaL. 

Minniyakhmetova, T.G. 2000. Kalendarnye obriady zakamskikh udmurtov [The Eastern 
Udmurt’s Calendar Rituals]. Izhevsk: UIIIaL UrO RAN.

Minniyakhmetova, T.G. 2001. Pominal’nye obriady zakamskikh udmurtov [The East-
ern Udmurt’s Commemorative Rituals]. In Finno-ugorskaia fol’kloristika na po-
roge novogo tysiacheletiia [Finno-Ugric Folkloristics on the Doorstep of the New 
Millennium: Conference Materials], edited by Т.G. Vladykina, 84–95. Izhevsk: 
UIIIaL UrO RAN.

Minniyakhmetova, T. 2003. Traditsionnye obriady zakamskikh udmurtov. Struktura. Se-
mantika. Fol’klor [The Eastern Udmurt’s Traditional Rituals: Structure, Seman-
tics, Folklore]. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus.

Nasibullin, R.S. 1972. Zakamskie govory udmurtskogo yazyka [The Eastern Dialects of 
the Udmurt Language]. PhD diss., University of Tartu. 

Nikitina, G.A. 2016. Zakamskie udmurty: obshchee i osobennoe [Eastern Udmurts: 
Commonalities and Uniqueness]. Finno-ugorskii mir 2: 42–50.

Nurieva, I.M. 2013. Zakamskie udmurty: traditsiia paradoksov (etnomuzykovedcheskii 
etiud) [Eastern Udmurts: Tradition of Paradoxes (Ethnomusicological Study)]. 
Etnograficheskoe obozrenie 6: 150–158.

Nurieva, I.M. 2014. Udmurtskaia muzykal’no-pesennaia traditsiia: spetsifika zhanroobra-
zovaniia i funktsionirovaniia [The Udmurt Musical-Song Tradition: Specifics of 
Genre Formation and Functioning]. PhD diss., State Institute of Art Studies, 
Izhevsk. 

Pchelovodova, I.V., and N.V. Anisimov. 2020. Pesennaia traditsiia zakamskikh udmurtov: 
istoriia sobiraniia i izucheniia [The Song Tradition of the Eastern Udmurts: His-
tory of Collection and Study]. In Gosudarstvennost’ Udmurtii: istoriko-kul’turnye 
praktiki i strategii sovremennogo razvitiia [The Statehood of Udmurtia: Histori-
cal-Cultural Practices and Strategies of Modern Development], 2 (1): 71−80. 
Izhevsk: MarShak. 

Pchelovodova, I.V., and N.V. Anisimov. 2022. Pesennyi fol’klor zakamskikh udmurtov 
v kontekste vesennego obriadovogo kompleksa Byd’zhynnal [The Song Folklore 
of the Eastern Udmurts in the Context of the Spring Ritual Complex ‘Byd’zhyn-
nal’]. Istoriko-kul’turnoe nasledie narodov Uralo-Povolzh’ia 13 (2): 84−97.

Sadikov, R.R. 2001. Poseleniia i zhilishcha zakamskikh udmurtov (materialэnyi i duk-
hovnyi aspekty) [Тhe Eastern Udmurt’s Settlements and Dwellings (Material and 
Spiritual Aspects)]. Ufa: Gilem.

Sadikov, R.R. 2008. Traditsionnye religioznye verovaniia i obriadnost’ zakamskikh udmur-
tov (istoriia i sovremennye tendentsii razvitiia) [Traditional Religious Beliefs and 



197Н.В. Анисимов, И.В. Пчеловодова.  Музыкально-песенный фольклор в контексте...

Rituals of the Eastern Udmurts (History and Modern Trends of Development)]. 
Ufa: Tsentr etnologicheskikh issledovanii UNTs RAN. 

Sadikov, R.R. 2017. Pokhoronnaia i pominal’naia obriadnost’ zakamskikh udmurtov 
(po polevym materialam) [Тhe Eastern Udmurt’s Funeral and Commemora-
tive Rituals (Based on Fieldwork)]. In Dokumenty i materialy po istorii i etnografii 
narodov Yuzhnogo Urala [Documents and Materials on the Southern Ural Peo-
ples’ History and Ethnography], edited by F.G. Galieva, 1: 173–194. Ufa: Dialog.

Sadikov, R.R. 2019. Traditsionnaia religiia zakamskikh udmurtov (istoriia i sovremennost’) 
[The Traditional Religion of the Eastern Udmurt (History and Contemporary 
Situation)]. Ufa: Pervaia tipografiia.

Smirnova, E.V., and M.V. Bochkareva. 2020. Pesennaia traditsiia zakamskikh udmurtov 
(po rezul’tatam polevykh ekspeditsii 2017–2018 godov) [The Song Tradition of 
the Eastern Udmurts (Based on the Results of Field Expeditions in 2017–2018)]. 
Muzyka. Iskusstvo, nauka, praktika 4 (32): 59–74.

Tarakanov, I.V. 1958. Foneticheskie osobennosti bavlinskogo dialekta udmurtskogo ia-
zyka (v svete eksperimental'nykh dannykh) [Phonetic Features of the Bavly Dia-
lect of the Udmurt Language (in Light of Experimental Data)]. PhD dis. Tartuss-
kii gosudarstvennyi universitet. https://dspace.ut.ee/server/api/core/bitstreams/
db1905ca-6654-4c50-9bd6-07ff8fc3e9cf/content

Vikár, L., and G. Bereczki. 1989. Votyak Folksongs. Budapest: Akadémiai Kiadó. 
Vladykin, V.E., and R.A.  Churakova. 2012. Obriad “Iyr-pyd seton” v pominal’nom 

rituale udmurtov [The Ritual of “Yyr-pyd seton” in the Memorial Rite of the 
Udmurts]. Ezhegodnik finno-ugorskikh issledovanii 3: 27–41.


