
Рецензии	 187

B o o k  R e v i e w

Agadjanian, A. S. Review of Praying with the Senses: Contemporary Orthodox Christian Spirituality in 
Practice, edited by S. Luehrmann. Etnograficheskoe obozrenie, 2019, no. 4, pp. 184–187. https://doi.
org/10.31857/S086954150006200-0 ISSN 0869-5415 © Russian Academy of Sciences © Institute of 
Ethnology and Anthropology RAS

Alexander Agadjanian | http://orcid.org/0000-0001-9259-5133 | grandrecit@gmail.com | Russian 
State University for the Humanities (6 Miusskaia Sq., Moscow, GSP‑3, 125993, Russia)

© Н. А. Кутявин . Рец. на: Религии и радикализм в постсекулярном мире / Под ред. Е. И. Филип-
повой, Ж. Радвани. М.: ИЭА РАН; Горячая линия—Телеком, 2017. 326 с.*

Рецензируемый сборник охватывает более широкий диапазон тем, нежели мож-
но предположить исходя из его названия. Как пишут в самом начале его редакторы-
составители Е. И. Филиппова и Ж. Радвани, российские исследователи совместно 
со своими французскими коллегами осветили темы, объединенные в три основных 
блока: “Государство и конфессии: возвращение религии в публичную сферу”, “Ре-
лигии и общество: поиск новых смыслов или поле для конфликта?” и “Религиоз-
ность и современные формы радикализма”. Структура сборника такова, что непо-
средственно проблеме радикализма посвящен лишь последний раздел, а все преды-
дущие скорее дают представление об общей ситуации в постсекулярных обществах 
Франции и России, о роли государства и о некоторых особенностях, проиллюстри-
рованных данными, полученными в результате полевых исследований. Публикации 
сборника предшествовал исследовательский семинар на тему “Христиане и мусуль-
мане в России и во Франции: интеграция и новые вызовы”; краткое содержание 
состоявшейся в ходе семинара дискуссии помещено в Приложении. География ис-
следований достаточно обширна — она включает в себя Францию, Ближний Восток 
и ряд регионов России: Московскую область, Чеченскую Республику, Республику 
Татарстан, Республику Ингушетию, Республику Адыгею, Карачаево-Черкесскую 
Республику и др. Исследования затрагивают различные конфессии: от православия 
и ислама до новых религиозных движений.

Книгу открывает статья Е. И. Филипповой, которая, с одной стороны, служит 
введением в концептуальное осмысление современной ситуации в сфере религии, 
а с другой — привлекает для иллюстрации примеры из остальных работ данного 
сборника. Из трех возможных подходов: десекуляризации, ультрасекуляризации 
и постсекулярности — предпочтение отдается последнему. Стоит обратить внимание, 
что теоретиков постсекулярности достаточно много (Ч. Тейлор, Т. Асад, С. Жижек 
и многие другие), и само по себе постулирование приверженности к этому подходу 
не гарантирует теоретического единства. К тому же в последнее время тезис теорети-
ков постсекулярности о том, что такие понятия, как “секулярное” и “религиозное” 

Никита Александрович Кутявин | https://orcid.org/0000-0002-4244-2283 | nikitakutyavin@yandex.ru | 
аспирант Института истории и социологии | Удмуртский государственный университет (ул. Уни-
верситетская 1, Ижевск, Удмуртская республика, 426034, Россия)

Этнографическое обозрение. 2019. № 4. С. 187–190. https://doi.org/10.31857/S086954150006201-1 
© Российская академия наук | © Институт этнологии и антропологии РАН 

ISSN 0869-5415 | Индекс 70845 | http://journal.iea.ras.ru



188	 Этнографическое обозрение № 4, 2019

в их современном понимании возникли только в Новое время, приведенный в статье 
Е. И. Филипповой, подвергается критике, и появление данной дихотомии, судя 
по всему, может быть отнесено уже к европейскому Средневековью, если не к более 
раннему периоду (см.: Апполонов 2018). Это, однако, лишь детали, которые не отме-
няют релевантность подхода при исследовании современности. Основная идея пе-
рехода к пострелигии и постсекулярности, когда границы между теологией и на-
укой, верой и идеологиями, конфессией и национальностью постепенно размыва-
ются, проходит красной нитью через все работы. Конечно, на Западе существует 
теоретический материал, специально разрабатываемый такими авторами, как 
Р. Жирар, М. Юргенсмейер или У. Кавано, для изучения религиозного насилия. 
В рамках рецензируемого сборника он задействован не был, поэтому его апробация 
на отечественном материале остается на будущее.

В статье Ж. Радвани “Ислам во Франции и в России: новые реалии, новые вы-
зовы” дается краткий сравнительный анализ положения ислама в обеих странах. 
Автор указывает на сходства и различия в истории мусульманских общин этих госу-
дарств и особенности их интеграции на современном этапе. Проблемы исламских 
мигрантов на территории с преимущественно христианским населением в обоих 
случаях оказываются примерно одинаковыми — ксенофобия, трудности с жильем 
и трудоустройством, геттоизация, распространение фундаменталистских взглядов. 
При этом Ж. Радвани, кажется, несколько преувеличивает угрозу со стороны рос-
сийских ультраправых радикалов, поскольку приводит в качестве примера такого 
рода организаций давно запрещенное и распавшееся Движение против нелегальной 
иммиграции (ДПНИ) (с. 23), которое он сравнивает с французским Национальным 
фронтом, хотя первое никогда не было официально зарегистрированной партией 
и о его попадании в отечественный парламент не могло быть и речи.

Первый раздел начинается со статьи члена французской Наблюдательной ко-
миссии по соблюдению принципа светскости Алена Кристнахта (“Христианство, 
ислам и Французская Республика”), которая представляет из себя краткий обзор 
французской политики в сфере религии и ее исторических истоков, начиная с пер-
вого противостояния папства и королевской власти в XII в. и заканчивая современ-
ностью. Текст был переведен с французского, и, кажется, в одном месте присут-
ствует ошибка: в связи с Великой французской революцией говорится о том, что 
в результате нее был “установлен культ разума, а затем культ сверхчеловека” (c. 30), 
хотя в изначальном тексте во втором случае речь шла, скорее всего, о “culte de l’Être 
suprême”, деистической вере в “Высшее существо”. Общей темой, связывающей две 
следующие статьи за авторством Р. Н. Лункина («Кризис религиозного сознания 
в России: противоречия “православной государственности”») и К. Руссле (“Право-
славие в сегодняшней России: к вопросу о преемственности?”), является взаимо-
влияние РПЦ и государства. Р. Н. Лункин отмечает тенденцию к ухудшению поло-
жения новых религиозных движений из-за активности православного лобби в госу-
дарственных структурах. При этом исследователь относит начало деятельности 
этого лобби к периоду после присоединения Крыма и тут же в качества примера 
приводит инцидент с группой Pussy Riot, который произошел на два года раньше 
(с. 47). Однако нельзя не согласиться с тем, что давление на так наз. нетрадицион-
ные религии и на всех, чья деятельность расценивается как угроза для православия, 
имеет место, равно как и с тем, что это давление мотивировано идеологически, 
а не религиозно. Усиливая последний тезис, К. Руссле считает необходимым разде-
лять политическую и социальную секуляризацию (с. 57), ведь РПЦ играет столь 
важную роль в  первую очередь в  силу тесной коммуникации с  государством, 
а не с обществом. Как можно увидеть из двух завершающих раздел статей, написан-
ных А. М. Ахуновым и Р. Р. Сафиуллиной, такое же сближение происходит между 
государством и мусульманскими организациями некоторых регионов России, где 



Рецензии	 189

со времен перестройки велась политика объединения верующих под эгидой местных 
духовных управлений. Предполагается, что такая политика должна защищать ис-
ламскую общину от влияния зарубежных проповедников-фундаменталистов и спо-
собствовать развитию умеренной теологии.

Второй раздел содержит большое количество информации, полученной в ре-
зультате социологических опросов и интервью. Например, как показывают резуль-
таты социологических исследований Т. А. Титовой и В. Е. Козлова, большинство 
православных и мусульман, живущих в Татарстане, видят религиозную ситуацию 
стабильной и спокойной. В статье Л. В. Сагитовой демонстрируется формирование 
новых культурных границ в Татарстане, например, между сторонниками традици-
онной татарской культуры и теми, кто поддерживает заимствования из арабского 
мира, которые выражаются даже в таких вопросах, как женская одежда (с. 100). На-
пряжение возникает и между верующими и светскими людьми, которые на публич-
ном мероприятии могут почувствовать, “что оказались в русскоязычной местности 
какой-нибудь Саудовской Аравии” (с. 101). При этом, как свидетельствуют инфор-
манты автора следующей статьи, Г. Я. Гузельбаевой, для многих жителей Татарстана 
неумелое влияние государства на религиозные конфессии чаще всего выглядит как 
нарушение принципа светскости и кажется корнем многих проблем (с. 122–124). 
В качестве реакции на кризисные ситуации в обществе активизируются протестные 
движения внутри конфессий, что демонстрируют Е. В. Кратов и Н. В. Кратова на ма-
териале из Карачаево-Черкесской Республики. Исследования показывают заметную 
связь между возрождением религии и подъемом национальных культур. В частно-
сти, исследование О. С. Павловой показало, что “религиозная исламская идентич-
ность в определенном смысле является обязанностью для чеченца, показателем его 
лояльности свой этнической группе” (с. 164). Проблема соотношения националь-
ной политики и  возрождающейся религиозности наглядно демонстрируется 
и в статье А. В. Мартыненко, посвященной скандалу в селе Белозерье, где в школе 
ввели запрет на ношение хиджабов для учеников и преподавателей. Цитаты против-
ников запрета из развернувшейся полемики по поводу этого события, приводимые 
автором, содержат многочисленные апелляции именно к конституционной форму-
лировке о “многонациональном российском народе”, а вовсе не к федеральному за-
кону “О свободе совести и о религиозных объединениях”. Возможные столкновения 
между представителями православия и ислама также могут быть связаны в первую 
очередь с межнациональными, а не конфессиональными противоречиями. Как сви-
детельствует один подмосковный информант из  статьи А. О.  Гуськовой: “Дело 
не в том, как я отношусь к исламу или к мечети. Я плохо отношусь к миграционной 
политике” (с. 193). В Республике Адыгея, по заключению И. Л. Бабич, большинство 
населения также тяготеет скорее к своим национальным культурам, нежели к ис-
полнению религиозных предписаний.

Третий раздел можно назвать ключевым, поскольку именно он содержит тексты, 
посвященные непосредственно проблеме радикализма в религии. В первой статье 
С. Серрано описывает саму концептуализацию понятия “радикализм” во француз-
ском обществе. В силу низкой аналитической значимости этого концепта политика 
дерадикализации доходит до комичных предписаний особенно пристально следить 
за людьми с “длинной нестриженой бородой и бритыми усами” или “теряющими 
вес в результате частых постов” как за потенциальными террористами (с. 226). Оче-
видно, что эффективность такой политики будет минимальной. Следующий текст 
принадлежит А. А. Ярлыкапову. В нем дано пространное описание истории и струк-
туры запрещенной в РФ организации Исламское государство. Также речь заходит 
и о методах вербовки в ИГ — как через интернет, так и в реальной жизни. Интерес-
но, что А. А. Ярлыкапов видит необходимость в налаживании связей между государ-
ством и российскими неформальными объединениями мусульман, за исключением 



190	 Этнографическое обозрение № 4, 2019

тех, которые “привержены экстремистским идеям вооруженной борьбы” (с. 248), 
в то время как С. Серрано настаивает, что попытки борьбы с радикализмом через 
преследование за идеи, а не за конкретные преступления не будут эффективными, 
т. к. непросто узнать, о чем человек думает. Можно сказать, что в пользу ее позиции 
выступает и Оливье Руа, который в своей статье “Французские радикалы — кто 
они?” описывает совершенно обычных молодых французов, иммигрантов во втором 
поколении, о которых никто из сторонних наблюдателей не мог бы сказать, что они 
являются фанатичными мусульманами (с. 259). Особенностям такого исламского 
направления, как салафизм, посвящен текст С. Амгара и С. Зеньяни, который может 
послужить хорошим введением в тему. Отдельно стоит выделить статью В. А. Шни-
рельмана (“Оскорбление чувств: непредвиденные последствия одного закона”), по-
священную различным группам православных активистов, стремящихся повлиять 
на общество и культуру в России. Хотелось бы заметить, что упоминаемое в ней 
движение “Божья Воля”, членов которого автор называет “боевиками” (с. 283), ско-
рее представляло собой своего рода постмодернистский арт-проект. Как верно от-
мечает сам автор, среди православных активистов есть своего рода “специализации” 
(с. 293), и в случае “Божьей Воли” это были акции вроде публичного сжигания гло-
буса или разбрасывания листовок в  музее Дарвина. Наконец последняя статья 
в сборнике за авторством А.-С. Ламин посвящена соотношению личного опыта, 
идеалов и степени вовлеченности в общественные практики в религиозной жизни 
и радикализации индивидов.

В целом сборник предоставляет большое количество материала для размышле-
ния. Особенно это касается статей, которые содержат результаты социологических 
исследований. Эта книга заинтересует всех, кто занимается проблемами религии 
в XXI в., в особенности современным христианством и исламом. Обширный раздел 
о религиозном радикализме также, скорее всего, привлечет внимание представите-
лей политических и административных кругов, что, быть может, отразится в их дея-
тельности.

Научная литература

Апполонов А. В. Наука о религии и ее постмодернистские критики. М.: Изд. дом Высшей шко-
лы экономики, 2018.

B o o k  R e v i e w

Kutyavin, N. A. Review of Religii i radikalizm v postsekuliarnom mire [Religion and Radicalism in the 
Post-Secular World], edited by E. I.  Filippova and J.  Radvanyi. Etnograficheskoe obozrenie, 2019, 
no.  4, pp.  187–190. https://doi.org/10.31857/S086954150006201-1 ISSN 0869-5415 © Russian 
Academy of Sciences © Institute of Ethnology and Anthropology RAS

Nikita Kutyavin | https://orcid.org/0000-0002-4244-2283 | nikitakutyavin@yandex.ru | Udmurt 
State University (1 Universitetskaya St., Izhevsk, Udmurt Republic, 426034, Russia)


